Mischwesen in der griechischen Kunst und Mythologie

Das Verhaltnis zwischen Mensch und Tier.

Der Mensch definierte sich schon immer Uber die Umwelt. Besonders das Verhaltnis zu den Tieren
stand dabei im Mittelpunkt. Das zeigt sich unter anderem daran, dass Bildnisse von Tieren zu den
frihesten Darstellungen der Menschheit gehdren (Héhlenmalerei). Auch von der Antike sind uns
zahlreiche bildliche Darstellungen von Tieren Uberliefert.

In der griechischen Philosophie gab es zwei entgegengesetzte Pole, die das Verhaltnis des

Menschen zu den Tieren beschrieben.

Nach Demokrit (5. Jh. v. Chr.) ist der Mensch Schuler der Tiere, die ihm in verschiedenen
Fahigkeiten Uberlegen sind. Die Tiere gelten in dieser Weltanschauung als die vollkommeneren
Wesen. Diese Ansicht wurde vor allem in der friheren Philosophie der Vorsokratiker vertreten.

Nach Aristoteles (4. Jh. v. Chr.) ist der Mensch dem Tier intellektuell Gberlegen. Deshalb sind die
Tiere da, um dem Menschen zu nutzen. In diesem anthropozentrischen Weltbild wird die Natur als

hierarchische Struktur definiert.

Das Verhaltnis des Menschen zu den Tieren in der griechischen und rémischen Antike war durch
diese Ambivalenz gepragt. Der Gegensatz zwischen der Uberlegenheit der Tiere und der Dominanz
durch den Menschen zeigte sich auch in den Bildwerken der griechischen Antike.

Die gefahrliche Wildnis

Im 1. Jahrtausend v. Chr. entstand in Griechenland nach einem langeren Unterbruch wieder eine
stadtische Kultur. Die Stadte bildeten den geschitzten Lebensraum und das bewirtschaftete
Umland lieferte die landwirtschaftlichen Ressourcen. Der Gegensatz dazu bildete die wilde Natur

mit ihren gefahrlichen und exotischen Tieren und Wesen.
In der Vorstellungswelt der Griechen galt: Je weiter weg
eine Landschaft von der zivilisierten Welt lag, umso wilder
und gefahrlicher waren ihre menschlichen und tierischen
Bewohner.

Charakteristisch fur die Darstellung der wilden Natur war
die Vasenmalerei des 7. und frihen 6. Jh. v. Chr. aus der
Stadt Korinth. Haufigstes Motiv waren die sogenannten
Tierfriese, die in Bildbandern wilde Tiere wie Panther,
Lowen, Wildziegen, Steinbdcke und Végel zeigten.
Zwischen den Wildtieren traten vereinzelt auch
Mischwesen auf. Bildfriese mit wilden Tieren und
Mischwesen standen fir den gefahrlichen Naturraum, vor
dem sich der Mensch schiitzen und abgrenzen musste.

Weinkanne (Oinochoe), Ton, friihes 6. Jh. v. Chr., Korinth. Inv. BS 2637.



Die Herrin der Tiere

Um 10000 v. Chr. gelang es den Bewohnern des fruchtbaren Halbmondes (Gebiet zwischen der
syrischen Wuste und dem Persischen Golf) einzelne Wildtiere zu bandigen und fur ihre Zwecke
nutzbar zu machen. Gleichzeitig wurden die ersten Kulturpflanzen angebaut. Diese beiden
Errungenschaften werden als Neolithische Revolution bezeichnet, denn sie erméglichten eine
landwirtschaftliche Uberproduktion und damit Vorratshaltung und Sesshaftigkeit.

Das Bildmotiv der sogenannten Herrin der Tiere zeigt die
Uberlegenheit des Menschen gegeniiber der wilden
Natur und gefahrlichen Tieren.

Als ,Herrin der Tiere” bezeichnen wir eine weibliche
Gestalt, die in ihren Handen wilde Tiere oder
Mischwesen halt und damit bandigt. Die Bezeichnung
~Herrin der Tiere", griechisch Pdtnia Theron, geht auf
Homer zurlck, der damit die Gottin Artemis umschreibt.
Es durfte sich bei der ,,Herrin der Tiere” allerdings eher
um ein Bildkonzept als um eine konkrete Gottin handeln.
Es kommen auch mannliche Reprasentanten vor, jedoch
viel seltener. Das Bildmotiv der tierbandigenden Figur
geht auf altorientalische Vorbilder des 4. Jahrtausends v.
Chr. zuruck.

Geflugelte Herrin der Tiere. Sie halt jeweils einen Lowen in ihren Handen.
Weingefass (Amphora), Ton, mittleres 6. Jh. v. Chr., Athen. Inv. BS 497.

Mischwesen

Zahlreiche Mischwesen bevdlkern die griechische Mythenwelt. Haufig werden sie von tapferen
Helden besiegt und so die urspringliche Ordnung wiederhergestellt. Die Mischwesen bei den
Griechen sind Kombinationen von menschlichen und tierischen oder von verschiedenen tierischen
Elementen. Dabei scheinen die Charaktereigenschaft, die Fahigkeit und die Wesenszuge des Tieres
die Wahl des Motivs bestimmt zu haben.

Die Darstellung von Mischwesen erlebte zwischen dem 8. und dem 6. Jh. v. Chr. eine Blitezeit. In
dieser Epoche waren sie noch keiner Normierung unterworfen, so dass zahlreiche Kombinationen
moglich waren. Die Mischwesen erschienen am haufigsten in den Tierfriesen, konnten aber auch
einzeln auftreten. In den Tierfriesen standen die Mischwesen noch nicht in einem mythologischen
Kontext. Das heisst, es wurde keine bestimmte Szene aus einem Mythos dargestellt. Dennoch ging
die Darstellung Uber eine reine Dekoration hinaus. Die wilden Mischwesen standen fur eine
exotische und fremde Welt, die aber durchaus als real angesehen wurde.

Die Darstellungen von Sphingen und Sirenen wurden also von den Betrachterinnen und Betrachter
als echt angesehen, wenngleich die Frage, ob diese Unwesen tatsachlich existierten,
nebensachlich war. Wir sprechen hier von fiktionaler Realitat. Die Mischwesen unterstreichen die
Gefahrlichkeit der Wildnis und der Fremde.



Es ist daher naheliegend, dass die Bildmotive der Mischwesen in einer Zeit entstanden sind, als die
Griechen ihre bekannte Welt durch Seefahrten und Koloniegrindungen erweiterten. In fremden
Gegenden wurden neben exotischen Tieren auch Mischwesen vermutet. In diesem
Zusammenhang steht auch die Ubernahme fremder Bildmotive in die griechische Kunst neben
ursprunglich griechischen Schopfungen.

Die Zeit, in der in der griechischen Kunst bis anhin unbekannte Motive (Vogelmensch, Sphinx,
Greif) auftauchen und sich verbreiten, wird als Orientalisierende Periode bezeichnet.

Den frihen Mischwesen ist gemeinsam, dass sie ohne narrativen Rahmen, also anonym und ohne
konkreten Mythos in Erscheinung treten. Im 7. und 6. Jh. v. Chr. erhalten die in der Mythologie
erwahnten Mischwesen allmahlich eine visuelle Identitat.

Sphinx

Eines der bekannteren Mischwesen der Antike durfte wohl der als Sphinx bezeichnete
Lowenmensch sein. Den meisten sind der grosse Sphinx von Gizeh oder die ratselstellende Sphinx
bei Odipus bekannt.

Der Lowenmensch erschien erstmals im 3. Jh. v. Chr. sowohl in Mesopotamien als auch in
Agypten. Ob die Wesen unabhangig voneinander oder durch gegenseitigen Einfluss entstanden
sind, ist unklar.

Im alten Agypten stand der Sphinx fiir ein monumentales Kénigsbild. Auf einem Lowenkoérper
steht ein Menschenkopf mit Kénigskopftuch, Urdus-Schlange und Kénigsbart. Der Sphinx
versinnbildlicht die Macht des Koénigs und galt als dessen gottliche Manifestation.

Bildhauermodell eines Sphinx, Kalkstein, 3.-2. Jh. v. Chr., Agypten. Leihgabe.

In Mesopotamien ist auf dem Lowenkorper ebenfalls ein mannlicher bartiger Kopf dargestellt. Bei
dieser Darstellung kommen Fligel hinzu. Uber Handelskontakte gelangte die agyptische Version in
den 6stlichen Mittelmeerraum, wo sie mit den Flligeln der mesopotamischen Form angereichert
wurde. Von dort aus gelangte der Sphinx im 8. Jh. v. Chr. nach Griechenland. So wurden auch hier



frihe Sphingen mannlich und mit Bart dargestellt. Letztendlich setzte sich jedoch die weibliche
Variante durch. Die ersten Sphingen in den Tierfriesen waren anonym. Erst spater wurde aus dem
Mischwesen das ratselstellende Ungeheuer, dem Odipus begegnet.

Versammlung von Mannern um eine auf einem Pfeiler kauernde Sphinx.
Wassergefass (Kalpis), Ton, frihes 5. Jh. v. Chr., Athen. Inv. BS 411.

Im thebanischen Sagenkreis belagerte die Sphinx die Stadt Theben. Jedem Reisenden stellte sie ein
Ratsel. Wer das Ratsel nicht 16sen konnte, wurde von ihr verschlungen.

«Es lautete aber das Ratsel: Es ist am Morgen vierflssig, am Mittag zweiflssig, am Abend
dreiflissig. Von allen Geschopfen wechselt es allein mit der Zahl seiner Flsse; aber eben wenn es
die meisten Fisse bewegt, sind Kraft und Schnelligkeit seiner Glieder ihm am geringsten.»

G. Schwab nach Apollodor, «Bibliothek» 3, 53 (2. Jh. v. Chr.)

Dem Koénigssohn Odipus gelang es, die ihm gestellte Aufgabe zu l6sen. Seine Antwort war: der
Mensch. Daraufhin stlrzte sich die Sphinx von ihrem Felsen in den Abgrund.

Greif

Der Greif ist in Basel bestens bekannt, denn als , Vogel Gryff” ist er der Wappenhalter der
Ehrengesellschaft zum Greifen. Auch in vielen antiken Kulturen war der Greif ein verbreitetes
Fabelwesen und galt durchgangig als Symbol der Klugheit und des Sehertums. Greifen sind meist
gefligelte Mischwesen mit dem Korper eines Lowen und dem Kopf eines Raubvogels. Der Greif ist
ebenfalls keine griechische Schopfung, sondern stammt aus dem Vorderen Orient. Er entstand
vermutlich im 4./3. Jahrtausend v. Chr. in Elam (Iran). Das Bildmotiv gelangte im frihen 8. Jh. v.



Chr. Uber Handelskontakte nach Griechenland. So finden sich Greifenprotomen an Prunkgefassen,

die als Votivgaben in griechischen Heiligtimern gestiftet wurden.

Solche Greifenprotome waren als Schmuck an bronzenen Kesseln befestigt.
Greifenprotome, Bronze, spates 7. Jh. v. Chr., Samos (?). Inv. Me 2.

Knopfhenkelschale, Ton, um 350 v. Chr., Apulien. Inv. BS 1419.

In der griechischen
Mythologie erschienen die
fur ihre Starke und
Wachsamkeit bekannten
Greifen als Gegner der
Amazonen oder als Wachter
der Goldgruben der
Riphaischen Berge, einer
Gebirgskette zwischen
Europa und Asien. Auf der
Knopfhenkelschale sind, von
Pflanzenornamenten
umringt, zwei Figuren und
zwei Greifen dargestellt.
Oben ist Perseus mit dem
abgeschlagenen Haupt der
Gorgo Medusa abgebildet.
Am unteren Rand befindet
sich eine Amazone in
orientalischer Tracht, die
gegen die ihr zugewandten
Greifen kampft.



Sirene

Das Bildmotiv des Vogelmenschen etablierte sich in Griechenland im 7. Jahrhundert. v. Chr. Die
Komposition des Vogelmenschen wurde aus Nord-Syrien Ubernommen, wo sie zum Beispiel als
Henkelattasche Gefasse zierten. Da die syrischen Vogelmenschen mannlich waren, konnen frihe
griechische Darstellungen auf dem Vogelkdrper auch mannliche Képfe mit Bart zeigen. Ab 550 v.
Chr. wurde der ganze Oberkorper menschlich dargestellt.

Die Attaschen, an denen die Henkel befestigt waren, sind als mannliche Vogelmenschen gestaltet.
Kessel, Bronze, um 700 v. Chr., Nord-Syrien. Inv. BS 548.

Im 12. Buch der Odyssee schildert Homer die
beriihmte Episode von Odysseus und den Sirenen. Die
Sirenen lockten mit ihrem betdrenden Gesang und
dem Versprechen von Allwissenheit die
vorbeifahrenden Seeleute an und stirzten sie ins
Verderben. Die Stelle bei Homer bildet die alteste
literarische Quelle der Sirenen. Homer gibt uns keine
genaue Beschreibung tber ihr Aussehen. Er
bezeichnet sie allerdings als weiblich und beziffert sie
auf zwei.

Odysseus wollte dem Gesang der Sirenen lauschen,
ohne sich dabei der Gefahr auszusetzen. Deshalb liess
er auf Anraten der Kirke die Ohren seiner Seeleute mit
Wachs verschliessen und sich selbst an den Mast des
Schiffes binden, so dass er sich nicht vor Sehnsucht
ins Meer stlrzen konnte.

Weingefass (Amphora), Ton, um 550 v. Chr., Korinth. Inv. Lu 14.



Neben Odysseus gelang es noch den Argonauten an der gefahrlichen Insel vorbeizusegeln. Auf der
Argo, dem damals schnellsten Schiff, hatte Jason die berihmtesten Helden Griechenlands
versammelt, um das Goldene Vlies zu holen. Auf der Ruckfahrt segelten die Argonauten
ungefahrdet an der Insel der Sirenen vorbei, weil Orpheus mit seinem Gesang und dem Leierspiel
die Sirenen Ubertonte.

Kentauren

Die Kentauren sind Pferdemenschen und zahlen zu den von den Griechen geschaffenen
Mischgestalten. Friihe Beispiele zeigen dabei einen vollstandigen Menschen, dessen Gesass in
einen Pferdeleib Gbergeht.

Statuette eines Kentauren, Bronze, 6. Jh. v. Chr., Athen. Inv. BS 1906.145.

Ab dem 7. Jh. v. Chr. wurde die typische Variante mit Pferdeleib und menschlichem Oberkérper

geschaffen, die sich durchzusetzen vermochte. Die griechischen Kentauren waren wild und

zugellos; deshalb kampften sie nicht mit zivilisierten Waffen wie Pfeil und Bogen, sondern mit

Felsbrocken und Baumstammen. Sie lebten in den Bergen von Thessalien. Der Kampf zwischen
den Kentauren und den Lapithen wurde gerne
als Metapher fur den kulturellen Kampf der
Menschen gegen die wilde, bedrohliche Natur
verwendet. Die Kentauren waren mehrheitlich
negativ besetzt, doch es gab eine Ausnahme.
Der Kentaur Chiron galt als besonders weise
und gerecht. Deswegen galt er als Freund der
Gotter und ihm wurde die Erziehung vieler
Helden anvertraut.

Kentaur kampft mit ausgerissenem Baumstamm. Detail der Hydria BS 1410.



Kentauren und Lapithen

Peirithoos war ein berihmter Held und bester Freund des ebenfalls berihmten Theseus. Peirithoos
heiratete die schone Hippodameia, eine Flrstentochter aus dem Geschlecht der Lapithen. Die
Lapithen waren ein Stamm in Thessalien und raue Bergmenschen. Zur Hochzeit wurden zahlreiche
Gaste geladen: darunter die olympischen Gotter und die Kentauren.

Die Kentauren waren die Vettern von Peirithoos. Ixion, der Vater von Peirithoos, hatte im Rausch
Hera belastigt. Inr Gemahl Zeus nahm Rache an Ixion, indem er der Wolkenfrau Nephele die
Gestalt der Hera verlieh. Ixion zeugte mit Nephele den Wolkenbastard Kentauros. Dieser paarte
sich spater mit thessalischen Stuten und erschuf so das Geschlecht der Kentauren.

Zwei Kampfpaare zeigen den Kampf zwischen einem Lapithen und einem Kentauren.
Wassergefass (Hydria), Ton, um 530-520 v. Chr., Etrurien. Inv. BS 548.

Die Kentauren waren die Nachbarn und die Feinde der Lapithen, doch sollte der Streit wahrend
der Hochzeitsfeier vergessen werden. Die Kentauren waren den Weingenuss allerdings nicht
gewohnt und tranken das wohlschmeckende Getrank in grossen Mengen. Bald waren sie so
betrunken, dass Eurytion, ihr Anfuhrer, beim Anblick der jungfraulichen Braut Wollust Gberkam
und beschloss, sie zu rauben. So kam es, dass die entsetzten Gaste auf einmal sahen, wie er die
um Hilfe schreiende Braut an den Haaren gewaltsam hinter sich her schleifte. Fur die anderen
Kentauren war dies das Zeichen, es ihm gleich zu tun und jeder hatte schnell ein thessalisches
Madchen als Beute gepackt.

Peirithoos und Theseus eilten zur Rettung der Braut heran und die Lapithen griffen ebenfalls ein,
um den Frauen zu helfen. Dies war der Beginn eines langen Krieges zwischen den Kentauren und
den Lapithen.



Satyrn und Silene

Die Satyrn und Silene sind ebenfalls griechische Schépfungen. Sie traten ab Ende des 7.
Jahrhunderts vor Christus in Erscheinung und wurden als Mischwesen mit menschlichem Kérper,
Eselsohren, Pferdeschweif und starker Behaarung dargestellt. Silene sind altere Satyrn und haben
einen dicken Bauch und eine Glatze. Die wilden Naturgestalten lebten in den Waldern, wo sie ihr
Unwesen trieben. Sie gehorten zum Gefolge des Dionysos, dem Gott des Weines und des
Rausches. Fur ihn kelterten sie den Wein und waren stets im Alkoholrausch. Ihre weibliche
Entsprechung waren die Manaden, denen sie haufig nachstellten. Die Satyrn und Silene wurden
haufig auf Gefassen, die beim Symposion verwendet wurden, dargestellt. Sie symbolisierten dabei
die wilde, ausschweifende und triebhafte Lebensweise, die als Gegenbild der Wertvorstellungen
des Burgers galt.

Im Tanzreigen sind drei Silene und zwei Manaden dargestellt. Der mittlere Silen schaut direkt aus dem Bild
heraus.
Weingefass (Amphora), Ton, frihes 5. Jh. v. Chr., Athen. Inv. BS 424.

Die Gorgonen

Die Gorgonen waren drei Schwestern, die auf einer Insel jenseits des Okeanos lebten. Sie hiessen
Medusa, Steno und Euryale und galten im frihen Griechenland als Tochter der Titanen Phorkys
und Keto.

Wie auch anderen Mischwesen wurde den Gorgonen apotropaische, das bedeutet
unheilabwehrende, Eigenschaften zugeschrieben. Gorgonen Gesichter wurden deshalb gerne an
Bauten angebracht.



10

Die Gorgo Medusa mit Schlangenhaaren, Eberzahnen, ausgestreckter Zunge und hervortretenden Augen.
Solche Antefixe wurden an der untersten Dachziegellage angebracht.
Stirnziegel (Antefix), Ton, frihes 5. Jh. v. Chr., Tarent. Inv. Lu 160.

Perseus und die Gorgo Medusa

Die Gorgo Medusa war einst eine wunderschdne Frau. Sie hatte eine Liebelei mit dem Meeresgott
Poseidon und das Paar vergnugte sich ausgerechnet im Tempel der jungfraulichen Gottin Athena.
Athena war daruber so erziirnt, dass sie Medusa in ein gefligeltes Ungeheuer mit
Schlangenhaaren, einer heraushangenden Zunge und weit aufgerissenen Augen verwandelte. Sie
hatte zudem die Hauer einer Wildsau, goldene Fligel und versteinerte jeden, der ihr in die Augen
schaute.

Weil er im Ubermut behauptete, er wiirde alles tun, um seine Mutter zu beschltzen, selbst das
Haupt der Gorgo Medusa holen, musste sich Perseus auf die abenteuerliche Reise zu den
Gorgonen machen.

Perseus war der Sohn der Danaé und des Zeus. Danaé war die einzige Tochter von Akrisios, dem
Konig der Stadt Argos. Das Orakel prophezeite ihm, dass sein Enkelsohn ihn toten wirde. Um dies
zu verhindern, schloss er seine Tochter in ein Gefangnis ein und liess dieses von wilden Hunden
bewachen. Doch Zeus naherte sich Danaé als Goldregen und sie wurde schwanger. Sie gebar
einen Sohn, dem sie den Namen Perseus gab. Als Akrisios davon erfuhr, liess er seine Tochter und
den Saugling in einer holzernen Arche einsperren und ins Meer werfen.

Die Arche wurde zur Insel Seriphos geschwemmt. Danaé und Perseus wurden zum Konig
Polydektes gebracht, der Perseus in seinem Haus erzog. Doch Polydektes begehrte Danaé und der
mittlerweile erwachsene Perseus musste seine Mutter vor dessen Nachstellungen schitzen.
Polydektes gab indessen vor, eine andere heiraten zu wollen. Damit er als Brautwerber eine gute
Chance hat, verlangte er von jedem der Inselbewohner ein Pferd.

Perseus antwortete: «Wie schade, ich besitze weder Pferd noch Gold, um eines zu kaufen. Wenn
du aber Hippodameia heiraten willst und nicht meine Mutter, werde ich mich bemuhen, was



11

immer du auch nennst, fur dich herbeizuschaffen. Selbst das Haupt der Gorgo Medusa, solltest du
dies verlangen.»

Naturlich verlangte Polydektes danach, denn so hoffte er, den lastigen Beschitzer der Danaé
loszuwerden, denn niemand kam von dort lebend zuruck.

Athena horte das Gesprach und beschloss, Perseus auf seiner gefahrlichen Reise zu begleiten,
denn sie war eine erbitterte Feindin der Gorgo Medusa. Sie warnte Perseus, Medusa nie direkt
anzuschauen, sondern nur ihr Spiegelbild. Dazu schenkte sie ihm einen polierten Schild. Hermes
gab ihm eine diamantene Sichel, mit der er das Haupt der Medusa abschlagen konnte.

Die stygischen Nymphen gaben Perseus die geflligelten Sandalen, um zu den Gorgonen zu
gelangen, den Zaubersack, um das abgeschlagene Haupt zu verbergen und den dunklen Helm der
Unsichtbarkeit, um sich den Gorgonen zu nahren.

Mit den geflugelten Sandalen flog Perseus zu den Gorgonen. Zwischen versteinerten Mannern und
wilden Tieren fand er sie schlafend vor. Nur das Spiegelbild betrachtend und seine Hand von
Athena gefuhrt enthauptete er die Gorgo Medusa und steckte das Haupt schnell in den Sack.
Denn selbst der Anblick des abgeschlagenen Hauptes liess jedermann versteinern. Aus ihrem Hals
entsprangen das gefllgelte Pferd Pegasus und der Riese Chrysaor. Diese hatte Poseidon mit
Medusa gezeugt, als sie sich im Tempel der Athena vergnugten. Um ihnen zu entkommen, setzte
Perseus den Helm auf und flog nach Stden.

Perseus halt das abgeschlagene Haupt der Gorgo Medusa in seiner linken Hand. Detail der
Knopfhenkelschale BS 1419.

Zuruck auf der Insel Seriphos eilte Perseus zum Palst und fand Polydektes feiernd mit seinen
Gefahrten vor. Als Perseus verkiindete, er habe das Haupt der Gorgo Medusa hergebracht,
verspottete ihn die Festgemeinde. Daraufhin nahm Perseus das Haupt aus dem Sack und zeigte es
der Tafelrunde, ohne es selbst anzusehen. Polydektes und sein Freund wurden augenblicklich zu
Stein verwandelt.



12

Chimaira und Pegasos

Die Chimaira ist ein griechisches Mischwesen und wird als Mischung aus Ziege, Lowe und
Schlange beschrieben. Nach Homer hat sie alle Képfe der drei Tiere. Sie lebte im fernen Lykien
(Stdwestturkei) und bedrohte dort die Menschen. Sie galt als Schwester des Hollenhundes
Kerberos, der vielkopfigen Hydra und der Sphinx.

Bellerophon ist ein weiterer griechischer Held. Nach Hesiod war er der Sohn Poseidons und der
Eurynome. Sein irdischer Vater war der korinthische Konig Glaukos. Bellerophon wurde aus
Korinth verbannt, da er aus Versehen seinen Bruder getdtet hatte. Er ging nach Tiryns und hoffte,
dort vom Kénig Proitos gereinigt zu werden. Am Hofe wurde Bellerophon von Proitos Gemahlin
begehrt. Nachdem er sie zurtickgewiesen hatte, berichtete sie ihrem Gatten, Bellerophon habe sie
geschandet. Proitos getraute sich nicht, Bellerophon zu bestrafen und schickte ihn mit einer
Schreibtafel zu seinem Schwiegervater, Kénig lobates, nach Lykien. Auf der Wachstafel stand
geschrieben: «Der Inhaber dieses Briefes ist aus der Welt zu schaffen: Er versuchte meine Gattin,
deine Tochter, zu schanden.» Aber auch lobates wagte es nicht, Bellerophon zu ermorden.
Stattdessen gab er ihm den Auftrag, die Chimaira zu téten.

Um die Chimaira bezwingen zu kdnnen, musste Bellerophon das geflugelte Pferd Pegasos
zahmen. Dies gelang ihm mit Hilfe der
Gottin Athena, die ihm ein goldenes
Zaumzeug gab. Mit Hilfe des gefltgelten
Pferdes gelang es Bellerophon die
Chimaira zu finden. Doch die von ihm
abgeschossenen Pfeile toteten das Untier
nicht. Als Bellerophon so nahe an die
Chimaira kam, dass er ihren heissen
Atem spurte, kam ihm die zindende
Idee. Er steckte einen Bleiklumpen an
eine Pfeilspitze, und schoss ihn direkt in
den Rachen des Ungeheuers. Die Hitze
im Rachen brachte das Blei zum
Schmelzen und verstopfte so die
Atemwege, so dass die Chimaira
erstickte.

Doch der Erfolg Bellerophons war nicht
im Sinne von lobates und so Ubertrug er
ihm weitere gefahrliche Aufgaben. Da
Bellerophon diese alle meisterte, glaubte
lobates, dass dieser ein Liebling der
Gotter sei und gab ihm seine Tochter
Philonoe zur Frau.

Weingefass (Amphora), Ton, spates 6. Jh. v. Chr., Etrurien. Inv. Z( 399.



13

Herakles

Herakles gilt als grosster griechischer Heros. In zwolf Arbeiten, die er fur den Konig Eurystheus zu
erledigen hatte, besiegte er viele Ungeheuer.

Herakles war der Sohn des Zeus und der Alkmene. Alkmene war mit Amphitryon verheiratet, der
jedoch stolz auf seinen Stiefsohn war. Zeus’ Frau Hera jedoch versuchte, Herakles zu schaden, wo
sie nur konnte.

Herakles heiratete Megara, die alteste Tochter des Konigs Kreon von Theben. Nach Herakles’ Sieg
uber Pyraichmos, den Konig der Euboier, befahl er, dass der Leichnam von zwei Fohlen in Stlcke
gerissen und liegen gelassen werden sollte. Hera war durch die Ausschreitungen des Herakles
dermassen erzlrnt, dass sie ihn in einen Wahnsinn stlrzte. Darin hielt er sechs seiner Kinder fur
Feinde, schlug sie nieder und warf ihre Korper in ein Feuer.

Als Herakles wieder zur Besinnung gekommen war, schloss er sich vor Gram viele Tage in ein
dunkles Zimmer ein. Dann ging er nach Delphi, um das Orakel zu befragen, was er tun sollte.

Es gab ihm den Rat, nach Tiryns zu gehen und dem Eurystheus zwolf Jahre zu dienen und jede ihm
gestellte Aufgabe zu erfullen. Als Lohn dafur sollte er unsterblich werden.

Die zweite Arbeit: die Lernaische Hydra

Die Hydra war ein Ungeheuer, welches von Hera als Bedrohung fur Herakles aufgezogen wurde.
Das Gebiet um die Hafenstadt Lerna, die finf Meilen von der Stadt Argos entfernt lag, wurde einst
von der Hydra bedroht. Sie hatte einen ungeheuren, hundeahnlichen Kérper und neun
Schlangenkopfe, von denen einer unsterblich war. Ihr Atem war so giftig, dass er Leben zerstoren
konnte.



14

Herakles bekampft die Hydra mit einem Schwert. Hinter ihm steht die Gottin Athena. Rechts ist sein Freund
lolaos zusehen, der mit einer gezackten Sichel die Képfe abschlagt.
Salbolgefass (Aryballos) aus gebranntem Ton, friihes 6. Jh. v. Chr., Korinth. Inv. BS 425.

Athena hatte sich tberlegt, wie Herakles dieses Ungeheuer am besten toten konnte. Herakles soll
es mit brennenden Pfeilen beschiessen, damit es aus seiner Hohle kommt. Dann sollte er den Atem
anhalten und das Tier einfangen. Doch das Monstrum wand sich um seine Beine, um ihn zu Fall zu
bringen. Herakles schlug mit seiner Keule auf die KOpfe ein, doch an der Stelle wo er einen
zerschlug, wuchsen zwei neue hervor. Herakles rief lolaos um Hilfe. Dieser versengte mit einem
brennenden Ast die Stellen der abgeschlagenen Haupter. So konnte sich Herakles um das
unsterbliche Haupt kiimmern. Als er es abgeschlagen und unter einem Felsen begraben hatte,
zischte es noch immer.

Schlussfolgerung

Die Kampfe zwischen Helden und Mischwesen/Tieren symbolisieren die Verteidigung der
zivilisierten Welt gegen die wilde Natur. Die Bedrohung von aussen, das Wilde, das Chaos musste
immer wieder abgewendet werden, um die Ordnung, die Zivilisation wiederherzustellen. Deshalb
fanden die Motive des Sieges der Helden Gber Ungeheuer weite Verbreitung.

Anhang: Weltkarte nach Herodot.



Standorte der Objekte

15

Die Welt der Griechen, 1. Stock

Inventar- Bild Standort Beischrift

nummer

BS 425 Raum: Die Entdeckung | Salbodlgefass (Aryballos)
der Welt Ton, frihes 6. Jh. v. Chr.,

o Korinth.

Vitrine 105
Objekt Nr. 1

BS 424 Raum: Die Barbaren Weingefass (Amphora) mit
und wir Satyrn und Manaden

Ton, um 550 v.Chr., Athen.

Vitrine 116
Objekt Nr. 2

BS 1419 Raum: Mythische Knopfhenkelschale
Gegenwelten Ton, um 360 v. Chr., Apulien.
Vitrine 127
Objekt Nr. 5

BS 497 Raum: Kulturtransfer | Weingefass (Amphora) mit
in der Antike Herrin der Tiere

Ton, um 550 v. Chr., Athen.

Vitrine 131
Objekt Nr. 2

Die Welt der Etrusker, 1. Stock

Inventar- Bild Standort Beischrift

nummer

BS 411 Raum: Ein kultureller Wassergefass (Kalpis) mit

Schmelztiegel

Vitrine 160
Objekt Nr. 1

Sphinx.
Ton, um 640 v.Chr., Korinth.




16

BS 1410 Raum: Ein kultureller Wassergefass (Hydria) mit
Schmelztiegel Kentaurenkampf
Ton, um 560 v.Chr., Etrurien.
Vitrine 160
Objekt Nr. 4
Zii 399 Raum: Ein kultureller | Weingefass (Amphora) mit

Schmelztiegel.

Vitrine 159
Objekt Nr. 3

Chimaira
Ton, spates 6. Jh. v.Chr.,
Etrurien

Wie ein Meisterwerk entsteht, 2. Stock

Inventar- Bild Standort Beischrift Publikation
nummer
Lu 160 Raum: kaufen und Stirnziegel (Antefix)

verkaufen

Wand 251
Objekt Nr. 1

Ton, frahes 5. Jh. v.Chr.,
Tarent.

Schatze der Sammlung und ihre Geschichten

Inventar- Bild Standort Beischrift Publikation
nummer
Lu 14 Raum: Von der Weingefass (Amphora),
Umbenennung bis Ton, um 550 v. Chr., Athen.
heute
Vitrine 207
Objekt Nr. 6
BS 2637 Raum: Die Geschichte | Weinkanne (Oinochoe) mit

der Vasenmalerei

Vitrine 215
Objekt Nr. 3

Tierfries.
Ton, 590-570 v. Chr., Korinth.




17

Griechische und romische Skulpturen

Inventar- Bild Standort Beischrift Publikation
nummer
Me 2 Oberlichtsaal Greifenprotome

Vitrine 3

Bronze, spates 7. Jh. v. Chr,,
Samos (?).

Orient, Zypern und friihes Griechenland

Inventar- Bild Standort Beischrift Publikation
nummer
BS 548 Kunstlichtsaal Kessel
Bronze, um 700 v. Chr., Nord-
Vitrine 16 Syrien.
BS Kunstlichtsaal Statuette eines Kentauren
1906.145 Bronze, mittleres 6. Jh. v. Chr.,

Athen.

Agypten. 3000 Jahre Hochkultur am Nil

Leihgabe

Der Alltag am Nil

Vitrine Der gottliche

Pharao
Objekt Nr. 20

Bildhauermodell eines
Sphinx

Kalkstein, 3.-2. Jh. v. Chr.,
Agypten.




