
1 
 

    

Mischwesen in der griechischen Kunst und Mythologie 

Das Verhältnis zwischen Mensch und Tier.  

Der Mensch definierte sich schon immer über die Umwelt. Besonders das Verhältnis zu den Tieren 
stand dabei im Mittelpunkt. Das zeigt sich unter anderem daran, dass Bildnisse von Tieren zu den 
frühesten Darstellungen der Menschheit gehören (Höhlenmalerei). Auch von der Antike sind uns 
zahlreiche bildliche Darstellungen von Tieren überliefert. 

In der griechischen Philosophie gab es zwei entgegengesetzte Pole, die das Verhältnis des 
Menschen zu den Tieren beschrieben. 

Nach Demokrit (5. Jh. v. Chr.) ist der Mensch Schüler der Tiere, die ihm in verschiedenen 
Fähigkeiten überlegen sind. Die Tiere gelten in dieser Weltanschauung als die vollkommeneren 
Wesen. Diese Ansicht wurde vor allem in der früheren Philosophie der Vorsokratiker vertreten. 

Nach Aristoteles (4. Jh. v. Chr.) ist der Mensch dem Tier intellektuell überlegen. Deshalb sind die 
Tiere da, um dem Menschen zu nutzen. In diesem anthropozentrischen Weltbild wird die Natur als 
hierarchische Struktur definiert.  

Das Verhältnis des Menschen zu den Tieren in der griechischen und römischen Antike war durch 
diese Ambivalenz geprägt. Der Gegensatz zwischen der Überlegenheit der Tiere und der Dominanz 
durch den Menschen zeigte sich auch in den Bildwerken der griechischen Antike.  

Die gefährliche Wildnis 

Im 1. Jahrtausend v. Chr. entstand in Griechenland nach einem längeren Unterbruch wieder eine 
städtische Kultur. Die Städte bildeten den geschützten Lebensraum und das bewirtschaftete 
Umland lieferte die landwirtschaftlichen Ressourcen. Der Gegensatz dazu bildete die wilde Natur 

mit ihren gefährlichen und exotischen Tieren und Wesen. 
In der Vorstellungswelt der Griechen galt: Je weiter weg 
eine Landschaft von der zivilisierten Welt lag, umso wilder 
und gefährlicher waren ihre menschlichen und tierischen 
Bewohner.  
 
Charakteristisch für die Darstellung der wilden Natur war 
die Vasenmalerei des 7. und frühen 6. Jh. v. Chr. aus der 
Stadt Korinth. Häufigstes Motiv waren die sogenannten 
Tierfriese, die in Bildbändern wilde Tiere wie Panther, 
Löwen, Wildziegen, Steinböcke und Vögel zeigten. 
Zwischen den Wildtieren traten vereinzelt auch 
Mischwesen auf. Bildfriese mit wilden Tieren und 
Mischwesen standen für den gefährlichen Naturraum, vor 
dem sich der Mensch schützen und abgrenzen musste.  

 

Weinkanne (Oinochoe), Ton, frühes 6. Jh. v. Chr., Korinth. Inv. BS 2637. 



2 
 

    

Die Herrin der Tiere 

Um 10‘000 v. Chr. gelang es den Bewohnern des fruchtbaren Halbmondes (Gebiet zwischen der 
syrischen Wüste und dem Persischen Golf) einzelne Wildtiere zu bändigen und für ihre Zwecke 
nutzbar zu machen. Gleichzeitig wurden die ersten Kulturpflanzen angebaut. Diese beiden 
Errungenschaften werden als Neolithische Revolution bezeichnet, denn sie ermöglichten eine 
landwirtschaftliche Überproduktion und damit Vorratshaltung und Sesshaftigkeit.  

Das Bildmotiv der sogenannten Herrin der Tiere zeigt die 
Überlegenheit des Menschen gegenüber der wilden 
Natur und gefährlichen Tieren.  

Als „Herrin der Tiere“ bezeichnen wir eine weibliche 
Gestalt, die in ihren Händen wilde Tiere oder 
Mischwesen hält und damit bändigt. Die Bezeichnung 
„Herrin der Tiere“, griechisch Pótnia Therón, geht auf 
Homer zurück, der damit die Göttin Artemis umschreibt. 
Es dürfte sich bei der „Herrin der Tiere“ allerdings eher 
um ein Bildkonzept als um eine konkrete Göttin handeln. 
Es kommen auch männliche Repräsentanten vor, jedoch 
viel seltener. Das Bildmotiv der tierbändigenden Figur 
geht auf altorientalische Vorbilder des 4. Jahrtausends v. 
Chr. zurück.  

 

Geflügelte Herrin der Tiere. Sie hält jeweils einen Löwen in ihren Händen. 
Weingefäss (Amphora), Ton, mittleres 6. Jh. v. Chr., Athen. Inv. BS 497.  

 
Mischwesen 

Zahlreiche Mischwesen bevölkern die griechische Mythenwelt. Häufig werden sie von tapferen 
Helden besiegt und so die ursprüngliche Ordnung wiederhergestellt. Die Mischwesen bei den 
Griechen sind Kombinationen von menschlichen und tierischen oder von verschiedenen tierischen 
Elementen. Dabei scheinen die Charaktereigenschaft, die Fähigkeit und die Wesenszüge des Tieres 
die Wahl des Motivs bestimmt zu haben. 

Die Darstellung von Mischwesen erlebte zwischen dem 8. und dem 6. Jh. v. Chr. eine Blütezeit. In 
dieser Epoche waren sie noch keiner Normierung unterworfen, so dass zahlreiche Kombinationen 
möglich waren. Die Mischwesen erschienen am häufigsten in den Tierfriesen, konnten aber auch 
einzeln auftreten. In den Tierfriesen standen die Mischwesen noch nicht in einem mythologischen 
Kontext. Das heisst, es wurde keine bestimmte Szene aus einem Mythos dargestellt. Dennoch ging 
die Darstellung über eine reine Dekoration hinaus. Die wilden Mischwesen standen für eine 
exotische und fremde Welt, die aber durchaus als real angesehen wurde. 

Die Darstellungen von Sphingen und Sirenen wurden also von den Betrachterinnen und Betrachter 
als echt angesehen, wenngleich die Frage, ob diese Unwesen tatsächlich existierten, 
nebensächlich war. Wir sprechen hier von fiktionaler Realität. Die Mischwesen unterstreichen die 
Gefährlichkeit der Wildnis und der Fremde.  



3 
 

    

Es ist daher naheliegend, dass die Bildmotive der Mischwesen in einer Zeit entstanden sind, als die 
Griechen ihre bekannte Welt durch Seefahrten und Koloniegründungen erweiterten. In fremden 
Gegenden wurden neben exotischen Tieren auch Mischwesen vermutet. In diesem 
Zusammenhang steht auch die Übernahme fremder Bildmotive in die griechische Kunst neben 
ursprünglich griechischen Schöpfungen.  

Die Zeit, in der in der griechischen Kunst bis anhin unbekannte Motive (Vogelmensch, Sphinx, 
Greif) auftauchen und sich verbreiten, wird als Orientalisierende Periode bezeichnet. 

Den frühen Mischwesen ist gemeinsam, dass sie ohne narrativen Rahmen, also anonym und ohne 
konkreten Mythos in Erscheinung treten. Im 7. und 6. Jh. v. Chr. erhalten die in der Mythologie 
erwähnten Mischwesen allmählich eine visuelle Identität.  
 

Sphinx  

Eines der bekannteren Mischwesen der Antike dürfte wohl der als Sphinx bezeichnete 
Löwenmensch sein. Den meisten sind der grosse Sphinx von Gizeh oder die rätselstellende Sphinx 
bei Ödipus bekannt. 

Der Löwenmensch erschien erstmals im 3. Jh. v. Chr. sowohl in Mesopotamien als auch in 
Ägypten. Ob die Wesen unabhängig voneinander oder durch gegenseitigen Einfluss entstanden 
sind, ist unklar.  

Im alten Ägypten stand der Sphinx für ein monumentales Königsbild. Auf einem Löwenkörper 
steht ein Menschenkopf mit Königskopftuch, Uräus-Schlange und Königsbart. Der Sphinx 
versinnbildlicht die Macht des Königs und galt als dessen göttliche Manifestation. 

 

Bildhauermodell eines Sphinx, Kalkstein, 3.-2. Jh. v. Chr., Ägypten. Leihgabe. 

In Mesopotamien ist auf dem Löwenkörper ebenfalls ein männlicher bärtiger Kopf dargestellt. Bei 
dieser Darstellung kommen Flügel hinzu. Über Handelskontakte gelangte die ägyptische Version in 
den östlichen Mittelmeerraum, wo sie mit den Flügeln der mesopotamischen Form angereichert 
wurde. Von dort aus gelangte der Sphinx im 8. Jh. v. Chr. nach Griechenland. So wurden auch hier 



4 
 

    

frühe Sphingen männlich und mit Bart dargestellt. Letztendlich setzte sich jedoch die weibliche 
Variante durch. Die ersten Sphingen in den Tierfriesen waren anonym. Erst später wurde aus dem 
Mischwesen das rätselstellende Ungeheuer, dem Ödipus begegnet.                      

 

Versammlung von Männern um eine auf einem Pfeiler kauernde Sphinx. 
Wassergefäss (Kalpis), Ton, frühes 5. Jh. v. Chr., Athen. Inv. BS 411. 
 

Im thebanischen Sagenkreis belagerte die Sphinx die Stadt Theben. Jedem Reisenden stellte sie ein 
Rätsel. Wer das Rätsel nicht lösen konnte, wurde von ihr verschlungen.  

«Es lautete aber das Rätsel: Es ist am Morgen vierfüssig, am Mittag zweifüssig, am Abend 
dreifüssig. Von allen Geschöpfen wechselt es allein mit der Zahl seiner Füsse; aber eben wenn es 
die meisten Füsse bewegt, sind Kraft und Schnelligkeit seiner Glieder ihm am geringsten.» 
G. Schwab nach Apollodor, «Bibliothek» 3, 53 (2. Jh. v. Chr.) 

Dem Königssohn Ödipus gelang es, die ihm gestellte Aufgabe zu lösen. Seine Antwort war: der 
Mensch. Daraufhin stürzte sich die Sphinx von ihrem Felsen in den Abgrund. 
 

Greif  

Der Greif ist in Basel bestens bekannt, denn als „Vogel Gryff“ ist er der Wappenhalter der 
Ehrengesellschaft zum Greifen. Auch in vielen antiken Kulturen war der Greif ein verbreitetes 
Fabelwesen und galt durchgängig als Symbol der Klugheit und des Sehertums. Greifen sind meist 
geflügelte Mischwesen mit dem Körper eines Löwen und dem Kopf eines Raubvogels. Der Greif ist 
ebenfalls keine griechische Schöpfung, sondern stammt aus dem Vorderen Orient. Er entstand 
vermutlich im 4./3. Jahrtausend v. Chr. in Elam (Iran). Das Bildmotiv gelangte im frühen 8. Jh. v. 



5 
 

    

Chr. über Handelskontakte nach Griechenland. So finden sich Greifenprotomen an Prunkgefässen, 
die als Votivgaben in griechischen Heiligtümern gestiftet wurden.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Solche Greifenprotome waren als Schmuck an bronzenen Kesseln befestigt.  
Greifenprotome, Bronze, spätes 7. Jh. v. Chr., Samos (?). Inv. Me 2. 

         

In der griechischen 
Mythologie erschienen die 
für ihre Stärke und 
Wachsamkeit bekannten 
Greifen als Gegner der 
Amazonen oder als Wächter 
der Goldgruben der 
Riphäischen Berge, einer 
Gebirgskette zwischen 
Europa und Asien. Auf der 
Knopfhenkelschale sind, von 
Pflanzenornamenten 
umringt, zwei Figuren und 
zwei Greifen dargestellt. 
Oben ist Perseus mit dem 
abgeschlagenen Haupt der 
Gorgo Medusa abgebildet. 
Am unteren Rand befindet 
sich eine Amazone in 
orientalischer Tracht, die 
gegen die ihr zugewandten 
Greifen kämpft. 

Knopfhenkelschale, Ton, um 350 v. Chr., Apulien. Inv. BS 1419. 
 
 
 



6 
 

    

Sirene 

Das Bildmotiv des Vogelmenschen etablierte sich in Griechenland im 7. Jahrhundert. v. Chr. Die 
Komposition des Vogelmenschen wurde aus Nord-Syrien übernommen, wo sie zum Beispiel als 
Henkelattasche Gefässe zierten. Da die syrischen Vogelmenschen männlich waren, können frühe 
griechische Darstellungen auf dem Vogelkörper auch männliche Köpfe mit Bart zeigen. Ab 550 v. 
Chr. wurde der ganze Oberkörper menschlich dargestellt.  

 

Die Attaschen, an denen die Henkel befestigt waren, sind als männliche Vogelmenschen gestaltet. 
Kessel, Bronze, um 700 v. Chr., Nord-Syrien. Inv. BS 548. 
 

 
Im 12. Buch der Odyssee schildert Homer die 
berühmte Episode von Odysseus und den Sirenen. Die 
Sirenen lockten mit ihrem betörenden Gesang und 
dem Versprechen von Allwissenheit die 
vorbeifahrenden Seeleute an und stürzten sie ins 
Verderben. Die Stelle bei Homer bildet die älteste 
literarische Quelle der Sirenen. Homer gibt uns keine 
genaue Beschreibung über ihr Aussehen. Er 
bezeichnet sie allerdings als weiblich und beziffert sie 
auf zwei. 

Odysseus wollte dem Gesang der Sirenen lauschen, 
ohne sich dabei der Gefahr auszusetzen. Deshalb liess 
er auf Anraten der Kirke die Ohren seiner Seeleute mit 
Wachs verschliessen und sich selbst an den Mast des 
Schiffes binden, so dass er sich nicht vor Sehnsucht 
ins Meer stürzen konnte.  

Weingefäss (Amphora), Ton, um 550 v. Chr., Korinth. Inv. Lu 14.  

 



7 
 

    

Neben Odysseus gelang es noch den Argonauten an der gefährlichen Insel vorbeizusegeln. Auf der 
Argo, dem damals schnellsten Schiff, hatte Jason die berühmtesten Helden Griechenlands 
versammelt, um das Goldene Vlies zu holen. Auf der Rückfahrt segelten die Argonauten 
ungefährdet an der Insel der Sirenen vorbei, weil Orpheus mit seinem Gesang und dem Leierspiel 
die Sirenen übertönte.  
 

Kentauren  

Die Kentauren sind Pferdemenschen und zählen zu den von den Griechen geschaffenen 
Mischgestalten. Frühe Beispiele zeigen dabei einen vollständigen Menschen, dessen Gesäss in 
einen Pferdeleib übergeht.  

 

Statuette eines Kentauren, Bronze, 6. Jh. v. Chr., Athen. Inv. BS 1906.145. 

Ab dem 7. Jh. v. Chr. wurde die typische Variante mit Pferdeleib und menschlichem Oberkörper 
geschaffen, die sich durchzusetzen vermochte. Die griechischen Kentauren waren wild und 
zügellos; deshalb kämpften sie nicht mit zivilisierten Waffen wie Pfeil und Bogen, sondern mit 
Felsbrocken und Baumstämmen. Sie lebten in den Bergen von Thessalien. Der Kampf zwischen 

den Kentauren und den Lapithen wurde gerne 
als Metapher für den kulturellen Kampf der 
Menschen gegen die wilde, bedrohliche Natur 
verwendet. Die Kentauren waren mehrheitlich 
negativ besetzt, doch es gab eine Ausnahme. 
Der Kentaur Chiron galt als besonders weise 
und gerecht. Deswegen galt er als Freund der 
Götter und ihm wurde die Erziehung vieler 
Helden anvertraut. 

 
 

 

Kentaur kämpft mit ausgerissenem Baumstamm. Detail der Hydria BS 1410. 



8 
 

    

Kentauren und Lapithen 

Peirithoos war ein berühmter Held und bester Freund des ebenfalls berühmten Theseus. Peirithoos 
heiratete die schöne Hippodameia, eine Fürstentochter aus dem Geschlecht der Lapithen. Die 
Lapithen waren ein Stamm in Thessalien und raue Bergmenschen. Zur Hochzeit wurden zahlreiche 
Gäste geladen: darunter die olympischen Götter und die Kentauren. 

Die Kentauren waren die Vettern von Peirithoos. Ixion, der Vater von Peirithoos, hatte im Rausch 
Hera belästigt. Ihr Gemahl Zeus nahm Rache an Ixion, indem er der Wolkenfrau Nephele die 
Gestalt der Hera verlieh. Ixion zeugte mit Nephele den Wolkenbastard Kentauros. Dieser paarte 
sich später mit thessalischen Stuten und erschuf so das Geschlecht der Kentauren. 

 

Zwei Kampfpaare zeigen den Kampf zwischen einem Lapithen und einem Kentauren. 
Wassergefäss (Hydria), Ton, um 530-520 v. Chr., Etrurien. Inv. BS 548. 

 
Die Kentauren waren die Nachbarn und die Feinde der Lapithen, doch sollte der Streit während 
der Hochzeitsfeier vergessen werden. Die Kentauren waren den Weingenuss allerdings nicht 
gewohnt und tranken das wohlschmeckende Getränk in grossen Mengen. Bald waren sie so 
betrunken, dass Eurytion, ihr Anführer, beim Anblick der jungfräulichen Braut Wollust überkam 
und beschloss, sie zu rauben. So kam es, dass die entsetzten Gäste auf einmal sahen, wie er die 
um Hilfe schreiende Braut an den Haaren gewaltsam hinter sich her schleifte. Für die anderen 
Kentauren war dies das Zeichen, es ihm gleich zu tun und jeder hatte schnell ein thessalisches 
Mädchen als Beute gepackt.  

Peirithoos und Theseus eilten zur Rettung der Braut heran und die Lapithen griffen ebenfalls ein, 
um den Frauen zu helfen. Dies war der Beginn eines langen Krieges zwischen den Kentauren und 
den Lapithen.  



9 
 

    

Satyrn und Silene 

Die Satyrn und Silene sind ebenfalls griechische Schöpfungen. Sie traten ab Ende des 7. 
Jahrhunderts vor Christus in Erscheinung und wurden als Mischwesen mit menschlichem Körper, 
Eselsohren, Pferdeschweif und starker Behaarung dargestellt. Silene sind ältere Satyrn und haben 
einen dicken Bauch und eine Glatze. Die wilden Naturgestalten lebten in den Wäldern, wo sie ihr 
Unwesen trieben. Sie gehörten zum Gefolge des Dionysos, dem Gott des Weines und des 
Rausches. Für ihn kelterten sie den Wein und waren stets im Alkoholrausch. Ihre weibliche 
Entsprechung waren die Mänaden, denen sie häufig nachstellten. Die Satyrn und Silene wurden 
häufig auf Gefässen, die beim Symposion verwendet wurden, dargestellt. Sie symbolisierten dabei 
die wilde, ausschweifende und triebhafte Lebensweise, die als Gegenbild der Wertvorstellungen 
des Bürgers galt.  

 

Im Tanzreigen sind drei Silene und zwei Mänaden dargestellt. Der mittlere Silen schaut direkt aus dem Bild 
heraus. 
Weingefäss (Amphora), Ton, frühes 5. Jh. v. Chr., Athen. Inv. BS 424. 
 

Die Gorgonen 

Die Gorgonen waren drei Schwestern, die auf einer Insel jenseits des Okeanos lebten. Sie hiessen 
Medusa, Steno und Euryale und galten im frühen Griechenland als Töchter der Titanen Phorkys 
und Keto.  

Wie auch anderen Mischwesen wurde den Gorgonen apotropäische, das bedeutet 
unheilabwehrende, Eigenschaften zugeschrieben. Gorgonen Gesichter wurden deshalb gerne an 
Bauten angebracht. 



10 
 

    

 

Die Gorgo Medusa mit Schlangenhaaren, Eberzähnen, ausgestreckter Zunge und hervortretenden Augen. 
Solche Antefixe wurden an der untersten Dachziegellage angebracht. 
Stirnziegel (Antefix), Ton, frühes 5. Jh. v. Chr., Tarent. Inv. Lu 160. 
 

Perseus und die Gorgo Medusa 

Die Gorgo Medusa war einst eine wunderschöne Frau. Sie hatte eine Liebelei mit dem Meeresgott 
Poseidon und das Paar vergnügte sich ausgerechnet im Tempel der jungfräulichen Göttin Athena. 
Athena war darüber so erzürnt, dass sie Medusa in ein geflügeltes Ungeheuer mit 
Schlangenhaaren, einer heraushängenden Zunge und weit aufgerissenen Augen verwandelte. Sie 
hatte zudem die Hauer einer Wildsau, goldene Flügel und versteinerte jeden, der ihr in die Augen 
schaute.   

Weil er im Übermut behauptete, er würde alles tun, um seine Mutter zu beschützen, selbst das 
Haupt der Gorgo Medusa holen, musste sich Perseus auf die abenteuerliche Reise zu den 
Gorgonen machen. 

Perseus war der Sohn der Danaë und des Zeus. Danaë war die einzige Tochter von Akrisios, dem 
König der Stadt Argos. Das Orakel prophezeite ihm, dass sein Enkelsohn ihn töten würde. Um dies 
zu verhindern, schloss er seine Tochter in ein Gefängnis ein und liess dieses von wilden Hunden 
bewachen. Doch Zeus näherte sich Danaë als Goldregen und sie wurde schwanger. Sie gebar 
einen Sohn, dem sie den Namen Perseus gab. Als Akrisios davon erfuhr, liess er seine Tochter und 
den Säugling in einer hölzernen Arche einsperren und ins Meer werfen. 

Die Arche wurde zur Insel Seriphos geschwemmt. Danaë und Perseus wurden zum König 
Polydektes gebracht, der Perseus in seinem Haus erzog. Doch Polydektes begehrte Danaë und der 
mittlerweile erwachsene Perseus musste seine Mutter vor dessen Nachstellungen schützen. 
Polydektes gab indessen vor, eine andere heiraten zu wollen. Damit er als Brautwerber eine gute 
Chance hat, verlangte er von jedem der Inselbewohner ein Pferd.  

Perseus antwortete: «Wie schade, ich besitze weder Pferd noch Gold, um eines zu kaufen. Wenn 
du aber Hippodameia heiraten willst und nicht meine Mutter, werde ich mich bemühen, was 



11 
 

    

immer du auch nennst, für dich herbeizuschaffen. Selbst das Haupt der Gorgo Medusa, solltest du 
dies verlangen.» 

Natürlich verlangte Polydektes danach, denn so hoffte er, den lästigen Beschützer der Danaë 
loszuwerden, denn niemand kam von dort lebend zurück.  

Athena hörte das Gespräch und beschloss, Perseus auf seiner gefährlichen Reise zu begleiten, 
denn sie war eine erbitterte Feindin der Gorgo Medusa. Sie warnte Perseus, Medusa nie direkt 
anzuschauen, sondern nur ihr Spiegelbild. Dazu schenkte sie ihm einen polierten Schild. Hermes 
gab ihm eine diamantene Sichel, mit der er das Haupt der Medusa abschlagen konnte. 

Die stygischen Nymphen gaben Perseus die geflügelten Sandalen, um zu den Gorgonen zu 
gelangen, den Zaubersack, um das abgeschlagene Haupt zu verbergen und den dunklen Helm der 
Unsichtbarkeit, um sich den Gorgonen zu nähren. 

Mit den geflügelten Sandalen flog Perseus zu den Gorgonen. Zwischen versteinerten Männern und 
wilden Tieren fand er sie schlafend vor. Nur das Spiegelbild betrachtend und seine Hand von 
Athena geführt enthauptete er die Gorgo Medusa und steckte das Haupt schnell in den Sack. 
Denn selbst der Anblick des abgeschlagenen Hauptes liess jedermann versteinern. Aus ihrem Hals 
entsprangen das geflügelte Pferd Pegasus und der Riese Chrysaor. Diese hatte Poseidon mit 
Medusa gezeugt, als sie sich im Tempel der Athena vergnügten. Um ihnen zu entkommen, setzte 
Perseus den Helm auf und flog nach Süden. 

 

Perseus hält das abgeschlagene Haupt der Gorgo Medusa in seiner linken Hand. Detail der 
Knopfhenkelschale BS 1419. 

 
Zurück auf der Insel Seriphos eilte Perseus zum Palst und fand Polydektes feiernd mit seinen 
Gefährten vor. Als Perseus verkündete, er habe das Haupt der Gorgo Medusa hergebracht, 
verspottete ihn die Festgemeinde. Daraufhin nahm Perseus das Haupt aus dem Sack und zeigte es 
der Tafelrunde, ohne es selbst anzusehen. Polydektes und sein Freund wurden augenblicklich zu 
Stein verwandelt.  



12 
 

    

Chimaira und Pegasos 

Die Chimaira ist ein griechisches Mischwesen und wird als Mischung aus Ziege, Löwe und 
Schlange beschrieben. Nach Homer hat sie alle Köpfe der drei Tiere. Sie lebte im fernen Lykien 
(Südwesttürkei) und bedrohte dort die Menschen. Sie galt als Schwester des Höllenhundes 
Kerberos, der vielköpfigen Hydra und der Sphinx.  

Bellerophon ist ein weiterer griechischer Held. Nach Hesiod war er der Sohn Poseidons und der 
Eurynome. Sein irdischer Vater war der korinthische König Glaukos. Bellerophon wurde aus 
Korinth verbannt, da er aus Versehen seinen Bruder getötet hatte. Er ging nach Tiryns und hoffte, 
dort vom König Proitos gereinigt zu werden. Am Hofe wurde Bellerophon von Proitos Gemahlin 
begehrt. Nachdem er sie zurückgewiesen hatte, berichtete sie ihrem Gatten, Bellerophon habe sie 
geschändet. Proitos getraute sich nicht, Bellerophon zu bestrafen und schickte ihn mit einer 
Schreibtafel zu seinem Schwiegervater, König Iobates, nach Lykien. Auf der Wachstafel stand 
geschrieben: «Der Inhaber dieses Briefes ist aus der Welt zu schaffen: Er versuchte meine Gattin, 
deine Tochter, zu schänden.» Aber auch Iobates wagte es nicht, Bellerophon zu ermorden. 
Stattdessen gab er ihm den Auftrag, die Chimaira zu töten. 

Um die Chimaira bezwingen zu können, musste Bellerophon das geflügelte Pferd Pegasos 
zähmen. Dies gelang ihm mit Hilfe der 
Göttin Athena, die ihm ein goldenes 
Zaumzeug gab. Mit Hilfe des geflügelten 
Pferdes gelang es Bellerophon die 
Chimaira zu finden. Doch die von ihm 
abgeschossenen Pfeile töteten das Untier 
nicht. Als Bellerophon so nahe an die 
Chimaira kam, dass er ihren heissen 
Atem spürte, kam ihm die zündende 
Idee. Er steckte einen Bleiklumpen an 
eine Pfeilspitze, und schoss ihn direkt in 
den Rachen des Ungeheuers. Die Hitze 
im Rachen brachte das Blei zum 
Schmelzen und verstopfte so die 
Atemwege, so dass die Chimaira 
erstickte. 

Doch der Erfolg Bellerophons war nicht 
im Sinne von Iobates und so übertrug er 
ihm weitere gefährliche Aufgaben. Da 
Bellerophon diese alle meisterte, glaubte 
Iobates, dass dieser ein Liebling der 
Götter sei und gab ihm seine Tochter 
Philonoe zur Frau.  

Weingefäss (Amphora), Ton, spätes 6. Jh. v. Chr., Etrurien. Inv. Zü 399. 

 

 



13 
 

    

Herakles 

Herakles gilt als grösster griechischer Heros. In zwölf Arbeiten, die er für den König Eurystheus zu 
erledigen hatte, besiegte er viele Ungeheuer.  

Herakles war der Sohn des Zeus und der Alkmene. Alkmene war mit Amphitryon verheiratet, der 
jedoch stolz auf seinen Stiefsohn war. Zeus’ Frau Hera jedoch versuchte, Herakles zu schaden, wo 
sie nur konnte. 

Herakles heiratete Megara, die älteste Tochter des Königs Kreon von Theben. Nach Herakles’ Sieg 
über Pyraichmos, den König der Euboier, befahl er, dass der Leichnam von zwei Fohlen in Stücke 
gerissen und liegen gelassen werden sollte. Hera war durch die Ausschreitungen des Herakles 
dermassen erzürnt, dass sie ihn in einen Wahnsinn stürzte. Darin hielt er sechs seiner Kinder für 
Feinde, schlug sie nieder und warf ihre Körper in ein Feuer.  

Als Herakles wieder zur Besinnung gekommen war, schloss er sich vor Gram viele Tage in ein 
dunkles Zimmer ein. Dann ging er nach Delphi, um das Orakel zu befragen, was er tun sollte. 

Es gab ihm den Rat, nach Tiryns zu gehen und dem Eurystheus zwölf Jahre zu dienen und jede ihm 
gestellte Aufgabe zu erfüllen. Als Lohn dafür sollte er unsterblich werden.  
 
Die zweite Arbeit: die Lernaische Hydra 

Die Hydra war ein Ungeheuer, welches von Hera als Bedrohung für Herakles aufgezogen wurde. 
Das Gebiet um die Hafenstadt Lerna, die fünf Meilen von der Stadt Argos entfernt lag, wurde einst 
von der Hydra bedroht. Sie hatte einen ungeheuren, hundeähnlichen Körper und neun 
Schlangenköpfe, von denen einer unsterblich war. Ihr Atem war so giftig, dass er Leben zerstören 
konnte. 

 



14 
 

    

Herakles bekämpft die Hydra mit einem Schwert. Hinter ihm steht die Göttin Athena. Rechts ist sein Freund 
Iolaos zusehen, der mit einer gezackten Sichel die Köpfe abschlägt.  
Salbölgefäss (Aryballos) aus gebranntem Ton, frühes 6. Jh. v. Chr., Korinth. Inv. BS 425. 

Athena hatte sich überlegt, wie Herakles dieses Ungeheuer am besten töten könnte. Herakles soll 
es mit brennenden Pfeilen beschiessen, damit es aus seiner Höhle kommt. Dann sollte er den Atem 
anhalten und das Tier einfangen. Doch das Monstrum wand sich um seine Beine, um ihn zu Fall zu 
bringen. Herakles schlug mit seiner Keule auf die Köpfe ein, doch an der Stelle wo er einen 
zerschlug, wuchsen zwei neue hervor. Herakles rief Iolaos um Hilfe. Dieser versengte mit einem 
brennenden Ast die Stellen der abgeschlagenen Häupter. So konnte sich Herakles um das 
unsterbliche Haupt kümmern. Als er es abgeschlagen und unter einem Felsen begraben hatte, 
zischte es noch immer.  

Schlussfolgerung 

Die Kämpfe zwischen Helden und Mischwesen/Tieren symbolisieren die Verteidigung der 
zivilisierten Welt gegen die wilde Natur. Die Bedrohung von aussen, das Wilde, das Chaos musste 
immer wieder abgewendet werden, um die Ordnung, die Zivilisation wiederherzustellen. Deshalb 
fanden die Motive des Sieges der Helden über Ungeheuer weite Verbreitung. 

 

Anhang: Weltkarte nach Herodot.  

 

 



15 
 

    

Standorte der Objekte 

 

 

Die Welt der Griechen, 1. Stock 

Inventar-
nummer 

Bild Standort Beischrift 

BS 425 

 

Raum: Die Entdeckung 
der Welt 
 
Vitrine 105 
Objekt Nr. 1 

Salbölgefäss (Aryballos) 
Ton, frühes 6. Jh. v. Chr., 
Korinth.  
 

BS 424 

 

Raum: Die Barbaren 
und wir 
 
Vitrine 116 
Objekt Nr. 2 

Weingefäss (Amphora) mit 
Satyrn und Mänaden 
Ton, um 550 v.Chr., Athen. 

BS 1419 
 

 

Raum: Mythische 
Gegenwelten 
 
Vitrine 127 
Objekt Nr. 5 

Knopfhenkelschale 
Ton, um 360 v. Chr., Apulien. 

BS 497 
 

 

Raum: Kulturtransfer 
in der Antike 
 
Vitrine 131 
Objekt Nr. 2 

Weingefäss (Amphora) mit 
Herrin der Tiere 
Ton, um 550 v. Chr., Athen. 

Die Welt der Etrusker, 1. Stock 

Inventar-
nummer 

Bild Standort Beischrift 

BS 411 
 

 

Raum: Ein kultureller 
Schmelztiegel 
 
Vitrine 160 
Objekt Nr. 1 

Wassergefäss (Kalpis) mit 
Sphinx. 
Ton, um 640 v.Chr., Korinth. 



16 
 

    

 

 

BS 1410 
 

 

Raum: Ein kultureller 
Schmelztiegel 
 
Vitrine 160 
Objekt Nr. 4 

Wassergefäss (Hydria) mit 
Kentaurenkampf 
Ton, um 560 v.Chr., Etrurien. 
 

Zü 399 
 
 

 

Raum:  Ein kultureller 
Schmelztiegel. 
 
Vitrine 159 
Objekt Nr. 3 

Weingefäss (Amphora) mit 
Chimaira 
Ton, spätes 6. Jh. v.Chr., 
Etrurien 
 

Wie ein Meisterwerk entsteht, 2. Stock 

Inventar-
nummer 

Bild Standort Beischrift Publikation 

Lu 160 
 

 

Raum: kaufen und 
verkaufen 
 
Wand 251 
Objekt Nr. 1 

Stirnziegel (Antefix)  
Ton, frühes 5. Jh. v.Chr., 
Tarent. 

 

Schätze der Sammlung und ihre Geschichten 

Inventar-
nummer 

Bild Standort Beischrift Publikation 

Lu 14 
 
 

 

Raum: Von der 
Umbenennung bis 
heute 
 
Vitrine 207 
Objekt Nr. 6 

Weingefäss (Amphora), 
Ton, um 550 v. Chr., Athen. 
 
 

BS 2637 
 

 

Raum: Die Geschichte 
der Vasenmalerei 
 
Vitrine 215 
Objekt Nr. 3 

Weinkanne (Oinochoe) mit 
Tierfries. 
Ton, 590-570 v. Chr., Korinth. 



17 
 

    

 
 

 

 

 

 
Griechische und römische Skulpturen 

Inventar-
nummer 

Bild Standort Beischrift Publikation 

Me 2 

 

Oberlichtsaal 
 
Vitrine 3 

Greifenprotome 

Bronze, spätes 7. Jh. v. Chr., 
Samos (?). 
 

 

Orient, Zypern und frühes Griechenland 

Inventar-
nummer 

Bild Standort Beischrift Publikation 

BS 548 

 

Kunstlichtsaal 
 
Vitrine 16 

Kessel 
Bronze, um 700 v. Chr., Nord-
Syrien. 

BS 
1906.145 
 

 

Kunstlichtsaal 
 
 

Statuette eines Kentauren 
Bronze, mittleres 6. Jh. v. Chr., 
Athen. 
 

Ägypten. 3000 Jahre Hochkultur am Nil 

Leihgabe 
 

 

Der Alltag am Nil 
 
Vitrine Der göttliche 
Pharao 
Objekt Nr. 20 

Bildhauermodell eines 
Sphinx 
Kalkstein, 3.-2. Jh. v. Chr., 
Ägypten.  


